
168

В ГЛУБИНЕ ДУШИ: «ЖИВОЙ СИМВОЛ»
И ДРУГИЕ АРХЕТИПЫ

DEEP IN THE HEART: “LIVING SYMBOLS”
AND OTHER ARCHETYPES

УДК 821.112.2           DOI: 10.31249/chel/2023.03.09

Соколова Е.В.
ЗАГАДКИ ЦЕНТРАЛЬНОЙ ПАРЫ РОМАНА «МАЛИНА»

(50 ЛЕТ СО ДНЯ СМЕРТИ ИНГЕБОРГ БАХМАН)
Институт научной информации по общественным наукам

Российской академии наук,
Россия, Москва, e.v.sokolova@inion.ru

Аннотация. В статье, посвященной памяти австрийской писательницы,
поэта, философа Ингеборг Бахман (1926–1973), исследуется центральная пара ее
единственного опубликованного при жизни романа «Малина» (1971) – таинствен-
ной природы союз женщины-рассказчицы «я» и мужчины по фамилии Малина.
Помимо известных интерпретаций биографического характера (рассматриваю-
щих рассказчицу «я» как голос самой писательницы и связывающих образ Мали-
ны с реальной фигурой швейцарского писателя Макса Фриша), в статье критиче-
ски переосмысливаются имеющиеся психоаналитические интерпретации системы
персонажей романа (например, как юнговских «частичных душ»). В соотнесенно-
сти с учением об архетипах К.Г. Юнга предлагается увидеть в «Малине» («мни-
мой духовной биографии» автора) хронику одной не удавшейся попытки прорыва
«эго» к «самости» (Юнг), в ходе которой связь «я» и титульного персонажа вре-
менами (вторая глава) напоминает отношения «мудреца» и «простака» – психо-
аналитика и пациента. Главным препятствием на пути успешной интеграции ин-
дивидуумом теневых содержаний в романе показаны господствующие в социуме
символический порядок и зараженные насилием дискурсивные практики, чрез-

mailto:e.v.sokolova@inion.ru


Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

169

вычайно затрудняющие превращение Ребенка (в данном случае, Дочери) во
Взрослого при сохранении контакта с индивидуальным творческим началом,
получившим в психологии название «внутренний ребенок».

Ключевые слова: австрийская литература ХХ в.; Ингеборг Бахман; «Мали-
на»; анимус и анима; «самость»; Карл Юнг.

Получена: 04.03.2023                              Принята к печати: 13.06.2023

Sokolova E.V.
Riddles of the central couple of Malina

(50 years since the death of Ingeborg Bachmann)
Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow, e.v.sokolova@inion.ru

Abstract. The article dedicated to the memory of the Austrian writer, poet, phi-
losopher Ingeborg Bachmann (1926–1973) explores the central couple of her only
novel published in her lifetime, Malina (1971): the mysterious union of a woman-
narrator “I” and a man named Malina. Along with well-known biographical interpreta-
tions (considering the narrator “I” as the voice of the writer herself, and Malina as a
reflection of the Swiss writer Max Frisch), the article critically rethinks some psycho-
analytic interpretations of the system of characters in the novel (likening them to Jungʼs
“partial souls”). Basing on archetypes in K.G. Jung’s understanding, the article pro-
poses to see in Malina (“an imaginary spiritual biography” of the author) a chronicle of
one unsuccessful attempt to break through the “Ego” to the “Self” (Jung), during which
the relationship between “I” and the title character sometimes resembles relationship of
a “Wiseacre” and a “Simpleton”, psychoanalyst and patient (the Second chapter). The
main obstacle to the successful integration of shadow contents in the novel is the “sym-
bolic order” prevailing in society and its discursive practices infected with violence.
They make it extremely difficult for a child (in this case, a daughter) to become an adult
and to get in touch with her productive and creative part in psychology called the “inner
child” оr “Child” (Berne).

Keywords: the twentieth century Austrian literature; Ingeborg Bachmann; Ma-
lina; Animus and Anima; “Self”; Carl Jung.

Received: 04.03.2023                                                  Accepted: 13.06.2023

mailto:e.v.sokolova@inion.ru


Соколова Е.В.

170

Со дня смерти известной австрийской писательницы Инге-
борг Бахман (1926–1973) прошло 50 лет1. Единственный опубли-
кованный при ее жизни роман «Малина» (1971) исследователи на-
зывают «мнимой духовной автобиографией» писательницы
(С. Шлапоберская) [Бахман, 1998, с. 10], ссылаясь на ее интервью.
Тем самым роман сразу наделяется чертами «романа о художнике» –
о женщине-авторе, которая выносит на авансцену и подвергает
глубокой рефлексии философские и эстетические основы женско-
го творчества.

Центральную пару персонажей романа, которая поначалу
воспринимается читателем как пара супругов или партнеров, жи-
вущих вместе, составляют женщина2, от лица которой ведется по-
вествование (рассказчица «я»), и некий мужчина по фамилии Ма-
лина, связанный с ней не до конца ясными, но несомненно тесными
отношениями: они живут в одной квартире, часто ведут друг с
другом напряженные, иногда странные разговоры. В этих разгово-
рах Малина предстает то кем-то вроде психоаналитика, помогаю-
щего чрезмерно эмоциональной героине разобраться с внутренними
проблемами, то ее давнишним супругом, другом или коллегой, а то
и подстрекателем, провоцирующим на странные, импульсивные
действия, неуместность которых сам же ей позднее и разъясняет.

Первые читатели и критики, знакомые с личной историей
Ингеборг Бахман, которая в 1958–1962 гг. состояла в близких от-
ношениях с Максом Фришем (1911–1991) и тяжело переживала
разрыв с ним, находили в Малине черты швейцарского писателя
[Albrecht, 1989]. Хотя уже в издательском предисловии к первому
изданию сказано, что, несмотря на разные строчки в перечне пер-
сонажей в начале книги, ни рассказчицу «я», ни Малину не следу-
ет считать самостоятельными личностями. Упоминание об этом
есть и в начале романа [Bachmann, 1993, S. 17–18], а в третьей гла-
ве персонажи вместе смеются над чьим-то предположением, что
они супруги: «Мы очень смеялись» [Bachmann, 1993, S. 249].
Иными словами, «я» и Малина, скорее, являют собой два противо-

1 См. также [Соколова, 2023].
2 Имя женщины остается «за кадром»: ее не называют по имени, и сама

она имя свое подчеркнуто не использует – даже подписывается «Незнакомка».
Фамилия пару раз названа, но оставляет ощущение неподлинности [Bachmann,
1993, Bd. 3, S. 40, 41].



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

171

поставленных друг другу аспекта одной личности, поляризован-
ные группы качеств, ассоциируемых с гендерными стереотипами.
Причем, как с тех пор неоднократно было показано (см. [Bach-
mann-Handbuch, 2013, S. 132]), рассказчица «я» представляет со-
бой «женскую», эмоционально-субъективную сторону «общей»
личности, в то время как на Малину переложена «мужская», ра-
ционально-объективная ее сторона.

И действительно, по мере развертывания повествования фи-
гура Малины окутывается несколькими слоями важных для рас-
сказчицы смыслов (по принципу психических проекций) и превра-
щается во внешнее по отношению к ней воплощение необходимых
для жизни и творчества качеств, которое, в свою очередь, проеци-
руется куда-то в глубины ее внутреннего мира и сливается с «ани-
мусом» – мужским архетипом, который, по Юнгу, имеется внутри
каждой женской души (как и женский архетип – «анима» – внутри
каждой мужской)1 [Юнг, 2009, с. 25–40]. Причем, по Юнгу, отно-
шения женского «я» и Малины-«анимуса» действительно пред-
ставляли бы собой «сизигию», «непрерывное соединение в браке»
[Юнг, 2009, с. 25], и в обоих следовало бы видеть своего рода
«частичные души» [Юнг, 2009, с. 37], вызванные к жизни внутрен-
ним напряжением в психике рассказчицы. О таком непрекращаю-
щемся психическом напряжении и свидетельствуют бесконечные
недописанные письма и кошмарные сны главной героини, построен-
ные по законам, скорее, сна или мифа, чем материальной реально-
сти, и наполненные самыми фантастическими представлениями и
сюжетами2.

Третий центральный персонаж романа – возлюбленный рас-
сказчицы, уроженец правобережной («славянской») части Буда-

1В самом слове «Малина» (Malina) можно увидеть анаграмму слова «ани-
ма» (anima) с добавлением «л», с намеком то ли на l’anima (фр. «душа»), то ли на
animal – животное начало, а то и на конфликт первого и второго, базовый для
каждого человеческого существа.

2 «Если возникает какое-то напряжение, эти функции («анимус» и «анима» –
Е.С.), прежде безобидные, в персонифицированной форме входят в конфронта-
цию с сознанием и ведут себя как целые системы, отколовшиеся от личности, или
как некие частичные души» [Юнг, 2009, с. 37].



Соколова Е.В.

172

пешта по имени Иван1. В этом образе некоторые исследователи
видят еще одну сторону рассказывающей души [Summerfield,
1976, S. 38], причем восходит такая интрапсихическая интерпрета-
ция к признанию самой писательницы в одном из интервью
[Bachmann, 1983, S. 88]. Подобный взгляд, конечно, имеет право
на существование, хотя в контексте представлений о Малине-
«анимусе» и той динамики, какой наделял этот архетип К.Г. Юнг
[Юнг, 1990, с. 25–40], в Иване можно увидеть и единственного
«живого», по-настоящему «реального» в этом романном мире че-
ловека, который как раз и проявляет для «я» во внешнем мире
проекции «анимуса».

В Иване, как и в Малине, видели и человека «биографиче-
ского», угадывая в нем отражение многолетнего (и в каком-то
смысле рокового) возлюбленного писательницы – одного из наи-
более известных ныне немецкоязычных поэтов середины ХХ в.
Пауля Целана (1920–1970). Биографическая интерпретация, скорее
всего, тоже не лишена смысла, тем более что подкрепляется кон-
кретными деталями в тексте [Weigel, 1995]: помимо славянских
корней Ивана (Целан был родом из западноукраинского города
Чернови́цы2), отметим еще его гибель в черных водах в одном из
ночных кошмаров «я»3 [Firges, 2008, S. 8]. Да и сами отношения
«я» с Иваном – любовь-одержимость, страсть и зависимость, в ко-
торой, правда, до поры до времени сохранялось и культивирова-
лось стремление к диалогу4 (в точности как между соответствую-
щими персонажами), – весьма верно отражают взаимоотношения
между реальными Ингеборг и Паулем, какими позволяет рекон-
струировать их опубликованная переписка [Время сердца, 2016].

1По аналогии с немецким именем Hans, которое выступает синонимом
мужчины в рассказе Бахман «Ундина уходит» (Undine geht), М. Альбрехт предла-
гает считать русское имя Иван – прямым указанием на славянское происхожде-
ние персонажа [Bachmann-Handbuch, 2013, S. 132].

2Название г. Черновцы до 1944 г.
3Подверженный тяжелым депрессиям после гибели почти всех родных в

фашистских концлагерях Пауль Целан погиб в 1970 г. в Париже, бросившись
ночью с моста в воды Сены.

4Диалог реальных Ингеборг и Пауля в послевоенной Австрии, хотя и оста-
вался одной из главных тем их переписки, был многократно затруднен тем об-
стоятельством, что отец Ингеборг – этнический немец, в войну бывший солдатом
вермахта, а родители и сестра Пауля – евреи – стали жертвами Холокоста.



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

173

Таким образом, фабула романа изначально допускает (если не
предполагает) оба способа прочтения – и как историю классиче-
ского любовного треугольника, и как динамику внутреннего кон-
фликта рассказывающей инстанции.

Четвертая центральная фигура романа (Отец)1 тоже может
рассматриваться как элемент психики рассказчицы: в рамках ин-
трапсихической интерпретации в нем как будто естественно ви-
деть Тень [Юнг, 2009, с. 20–24], которую, правда, мятущейся в по-
исках цельности душе так и не удается полностью интегрировать в
ходе повествования. Однако при более внимательном рассмотре-
нии видно, что индивидуальным уровнем бессознательного образ
Отца не исчерпывается, не сводится только к Тени, и олицетворяет
также господствующий символический порядок и его дискурсив-
ные практики [Firges, 2008].

Отец является центральным персонажем второй главы, где
предстает участником (и источником) всего многообразия мучи-
тельных кошмаров и страшных снов героини2. Фрейдистская идея
о комплексе Электры здесь переворачивается, подвергается декон-
струкции (причем некоторые исследователи говорят о ее пародий-
ном характере) и заостряется до абсурда, за счет чего обретает
универсальность и глубину символа. Теперь и весь олицетворяе-
мый Отцом порядок социального устройства предстает не просто
агрессивным и разрушительным, но смертельно опасным для До-
чери, в норме олицетворяющей женское начало, ориентированное
на жизнь. Механика слома исходной «ориентации на жизнь» и
превращения ее в поиски «видов смерти» препарируется здесь не
просто как индивидуальный психический процесс, но как социаль-
ное явление – верхушка айсберга, сложившегося под воздействием
некой сверхиндивидуальной силы, враждебной жизни. (Бахман
связывает ее с современным ей социальным устройством [«Über
die Zeit schreiben», 1998]). Можно сказать, что отцовская фигура
проецируется в романе на реальность как обобщенное зло индиви-

1 «В качестве главной травмирующей фигуры … выступает фигура отца, ко-
торая разрушаетженское я и неумолимо толкает его к смерти» [Firges, 2008, S. 64].

2 Cодержание этих кошмарных снов или видений рассказчицы как нельзя
лучше характеризуется названием всего так и не завершенного прозаического
проекта Бахман, включающего роман «Малина», – «Виды смерти» / Todesarten
[Albrecht, Göttsche, 1998].



Соколова Е.В.

174

дуальной и коллективной истории, а противостоит ему (без надежды
на успех) индивидуальная душа с ее нереализуемой потребностью
в любви, способная лишь раз за разом безропотно принимать му-
ченическую смерть в конце каждого кошмара. Сон за сном меня-
ется лик Отца, меняется «вид смерти», но итог противостояния
всегда один – мучения и смерть Дочери.

Проживая во второй главе серию ужасных видений, которые
затем пытается переосмыслить в разговорах с Малиной и встроить
в «дневную» картину мира, рассказчица «я» приоткрывает психо-
логические истоки проблемы, которую в этом романе исследует
Бахман: проблему женского письма, женщины-автора. Желание
разобраться, почему в прозе ей удается вести повествование ис-
ключительно от мужского лица, стало для Бахман одним из сти-
мулов попробовать «писать роман, не отрекаясь от своей женской
части» [Firges, 2008, S. 71]: пребывая в мужской авторской пози-
ции, женщина-автор открывает возможность проявиться своему
женскому «я»1. При этом в центральной двойственной фигуре, со-
единяющей мужское (Малину) и женское «я», также «несомненно
выражается диссоциированность – или лучше сказать альтериро-
вание от одного полюса к другому? – авторской позиции Ингеборг
Бахман» [Firges, 2008, S. 71], а между полюсами, мужским и жен-
ским, сохраняется постоянное напряжение.

В третьей главе есть эпизод, где астролог, госпожа Новак,
построившая гороскоп рождения рассказчицы, указывает на «не-
вероятное напряжение» в нем: видит «образ не одного человека, а
двух, составляющих крайнюю противоположность друг другу»,
так что обладатель подобного гороскопа не может, по ее словам,
не «подвергаться постоянному испытанию на разрыв», и конфликт
в том числе наблюдается и между «мужскими» и «женскими» пла-
нетами. «Врозь, сказала г-жа Новак, можно было бы выжить, но
вот так, вместе, – навряд ли, кроме того, здесь поразительным об-
разом проявляются мужское и женское начала, разум и чувство,
продуктивность и саморазрушение»2 [Bachmаnn, 1993, S. 247–248].

1 «Когда я это придумала, мне показалось, будто я нашла персонаж, позво-
ляющий, не отрекаясь отженского «я», все же переложить вес на мужское» (цит. по:
[Firges, 2008, S. 71]).

2 Перевод С. Шлапоберской [Бахман, 1998, с. 267–268].



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

175

«Мужской» части (Малине) приписаны рациональность и
творчество, а «женской» («я») – чувства и эмоции, психическая не-
уравновешенность, тяга к саморазрушению (см., напр., [Firges, 2008,
S. 72; Bachmann-Handbuch, 2013, S. 132]. Не справляясь с изнанкой
обостренной чувствительности – болью, «я» упрекает Малину в
равнодушии, в котором, впрочем, сама же видит оборотную сторону
«разумности» и «выдержанности», едва ли не неизбежную1

[Bachmаnn, 1993, S. 248–249]. При всей его силе, разум Малины
временами кажется «я» почти бесполезным, поскольку не служит
любви и той стороне личности, которая за нее «борется»: «Это рав-
новесие, это хладнокровие, которые ему присущи, рано или поздно
доведут меня до отчаянья, я-то ведь реагирую во всех ситуациях,
участвую в каждом смятении чувств и несу потери, которые Малина
безучастно принимает к сведению»2 [Bachmаnn, 1993, S. 249].

Искушенные читатели с самого начала видели в «Малине»
«психоанализ душевной драмы» / psychoanalytisches Seelendrama
(Г. Кайзер) или «историю невроза» / Geschichte einer Neurose
(Г. Хайссенбюттель) [Bachmann-Handbuch, 2013, S. 132]; осмысли-
вали его и как «драму одной души» [Summerfield, 1976; Schneider,
1999], включающей все 70 хотя бы раз упомянутых персонажей
[Hapkemeyer, 1984, S. 353] как ее собственные проекции и «части».
Поскольку Ингеборг Бахман хорошо знала работы не только
З. Фрейда, но и К.Г. Юнга – об архетипах бессознательного [Pichl,
1993], – содержательной представляется параллель системы четы-
рех главных персонажей («я», Малина, Отец, Иван) как с «брач-
ным кватернионом» [Юнг, 2009, с. 40]3, так и с этапами движения
души к «самости», символ которой Юнг видит в образе Христа
[Юнг, 2009, с. 59–97].

1 «То, что Малина рассматривает все бесстрастно, и людей, и вещи, характе-
ризует его наилучшим образом, вот почему он принадлежит к тем редким людям,
которые не имеют ни друзей, ни врагов, однако не замыкаются в себе» (пер.
С. Шлапоберской [Бахман, 1998, с. 268]).

2 Пер. С. Шлапоберской [Бахман, 1998, с. 268].
3 «Эго», «анимус», «анима», Хтоническая Мать (в других вариантах –

Тень). Роль Тени в четверке главных персонажей романа играет не столько сама
фигура Отца, сколько вся до предела напряженная и травматичная линия вообра-
жаемых или действительных, частных или всеобщих отношений «отец – дочь».



Соколова Е.В.

176

Постепенное сближение эго1 с «самостью» происходит, по
Юнгу, в процессе интеграции содержаний бессознательного – слой
за слоем, неизбежно затрагивая и коллективные, самые глубокие
его уровни (к которым отнесены «анимус» и «анима»): «Чем более
многочисленны и значительны бессознательные содержания, ас-
симилированные в эго, тем сильнее эго приближается к самости,
даже если такое приближение будет составлять бесконечный про-
цесс. Это неизбежно приводит к инфляции эго, если не провести
критическую демаркационную линию между ним и фигурами бес-
сознательного. Но подобный акт разграничения дает практические
результаты, только если удается установить разумные границы эго
и вместе с тем предоставить бессознательным фигурам – самости,
аниме, анимуса, тени – относительную автономность и права ре-
альности (психического характера)» [Юнг, 2009, с. 41–42].

Вполне вероятно, что именно такого рода внутренняя работа
души и составляет главное содержание романа Ингеборг Бахман
(см. также [Schmauss, 2000]), в котором предоставлена «относи-
тельная автономность» юнговским (или подобным) интрапсихиче-
ским структурам. И перед нами – хроника попытки прорыва к «са-
мости» (об этом свидетельствует и первая глава, самая утопическая:
«Счастлива с Иваном»). Правда, попытки, видимо, не удавшейся.
Из-за того, что значительную часть теневых содержаний (вторая
глава «Третий мужчина») так и не удалось интегрировать, в третьей
главе («О последних вещах») «внутренний ребенок» не сливается с
«самостью» в новой цельности (Христос [Юнг, 1990, с. 59–97]), а
наоборот, символически «вытесняется» – покидает романную ре-
альность и входит в стену (через появившуюся в ней трещину),
чтобы навсегда остаться замурованным [Bachmаnn, 1993, S. 337].
Малина же, который параллельно с регрессией «я» в состояние
травмированного ребенка также редуцируется до части эго, одер-
живает в конце пиррову победу – остается один, иллюстрируя не-
возможность не «мужской» авторской позиции (независимо от ре-
ального пола автора).

1В данном случае эго, вероятно, представлено рассказчицей «я» (аспект
«внутренний ребенок»), но также и Малиной – особенно во второй и третьей гла-
вах (аспект «взрослый» – см. ниже).



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

177

В силу связи «анимуса» с глубинными коллективными
слоями человеческой психики нет ничего удивительного в том, что
поляризованная центральная пара – «я» и Малина – по мере раз-
вертывания описанного психического процесса высвечивает также
и другие полярные группы «постоянно действующих автономных
факторов»1 психики, отражающиеся в человеческом взаимодей-
ствии и присутствующие в социальном поле2. Распознаются среди
них и фигуры «книжника» и «простака», естественным образом
соотносящиеся с внутренними «Взрослым» и «Ребенком», по Э. Бер-
ну [Берн, 1992].

Помимо большой культурной истории «гротескных образов»
(Бахтин) «(книжного) умника» и «простака» [Бахтин, 1990; Агам-
бен, 2021] об их «базисной» функции в описании внутреннего со-
стояния человека и событийного контекста жизни свидетельствует
наличие соответствующих им по смыслу карт таро, используемых,
как известно, для предсказаний: ведь убедительность предсказания
напрямую связана с выявлением (установлением) «живых» связей
между элементами реальности и человеческой психики, что и обес-
печивает узнавание себя. Во всех существующих ныне колодах таро
среди главных карт – «старших арканов» – имеются «шут» и
«маг», с тем лишь различием, что в одних колодах аркан «шут»,
символизирующий состояние «обнуления» – завершения прошлых
сценариев и готовности к новому началу, замыкает эволюционную
лестницу из 22 фигур-состояний, начинающуюся с «мага», а в дру-
гих, напротив, эту лестницу начинает3.

Глубоко родственная «шуту» фигура «простака» (дурака)
восходит к глубокой древности и вплоть до Нового времени неиз-
менно присутствует в народной культуре, а затем отчасти «быто-

1 «Важно не представлять себе архетипы бессознательного как стреми-
тельно меняющуюся фантасмагорию неуловимых образов, но видеть в них по-
стоянно действующие автономные факторы (ибо таковыми они и являются)»
[Юнг, 2009, с. 38].

2 «Область социального пространства, где проявляют себя достоверно зареги-
стрированные и поддающиеся измерению силы, называется полем» [Бурдьё, 2005].

3Такова, например, созданная в начале ХХ в. Алистером Кроули в соав-
торстве с художницей Фридой Харрис колода «Таро Тота», где за начальной сту-
пенью («шут») сразу следует «маг».



Соколова Е.В.

178

визируется»1, а отчасти перемещается в культуру высокую, пре-
терпевая всевозможные трансформации [Бахтин, 1990, с. 23, 31].
«Простаки» или «шуты» как непременные участники средневеко-
вых карнавалов пародийно дублировали элементы серьезного це-
ремониала, создавая «смеховую копию» настоящей, серьезной
жизни. Некоторые не оставляли свои амплуа и в обычной жизни,
превращаясь в постоянных проводников карнавального начала как
«особой жизненной формы, реальной и идеальной одновременно»
[Бахтин, 1990, с. 13] и неизменно транслировали специфическое
«шутовское» мироощущение, «враждебное всему готовому и за-
вершенному», незыблемому и вечному, и требовавшее для сво-
его выражения «динамических и изменчивых (“протеических”),
играющих и зыбких форм» [Бахтин, 1990, с. 16]. В обычной жизни
они либо оставались простодушно-наивны, проявляли миролюбие,
любовь к природе, животным, умение радоваться (таков, напри-
мер, персонаж комедии дель арте Пульчинелла, исследованный
Дж. Агамбеном [Агамбен, 2021]), либо, лишь притворяясь наив-
ными и глупыми, провоцировали окружающих на ошибки, разо-
блачающее их самих поведение, неадекватные поступки (Арлекин,
«трикстер»).

«Простаком», скорее, первого типа – по-детски наивным и
безответным – предстает в «Малине» рассказчица «я». Подчеркну-
та ее «детская» некомпетентность в «серьезных вопросах», непри-
способленность к жизни, незащищенность (отказ защищаться).
Акцентируются отзывчивость, восприимчивость и любовь ко всему
живому. Более того, как уже было сказано, в отношениях с Иваном
(в первой главе) «я» изо всех сил старается выстроить, создать
«любовь как язык» (см., например, [Oberle, 1990; Соколова, 2001]),
то есть «впустить в мир» соответствующий (христианский, воз-
можно) логос и соединиться со своей «самостью». Но терпит не-
удачу. Из-за того, что далеко не свободна еще от зеркальных черт –
«жертвы-манипулятора», в традиционной педагогике также счи-
тающихся детскими. Подобно обычному ребенку, «я» не умеет
подолгу сохранять состояние сосредоточенности, недостаточно
хорошо различает реальность и сон, в котором, потеряв границы

1 «Вообще бытовизация некоторых карнавальных форм в Новое время, со-
храняя внешнюю оболочку, утрачивает их внутренний смысл» [Бахтин, 1990, с. 22].



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

179

собственной личности, раз за разом попадает под воздействие
представлений коллективного бессознательного, проникающих
затем в ее «дневное сознание» – через фигуры Малины и Отца,
связанные темой убийства1. Поэтому «я» то и дело срывается с
восходящего пути и, погружаясь в бездны вины и отчаяния, чув-
ствует стремление к смерти, саморазрушению, а не к любви и уто-
пии «нового языка» [Соколова, 2012, с. 38–43].

И хотя именно через чувствование должна открываться воз-
можность войти в контакт со своим «внутренним ребенком»
(Э. Берн), «я» раз за разом обнаруживает внутри себя лишь по-
разному разрушаемую мифологизированным Отцом страдающую
Дочь, которая нуждается в утешении и заботе. Искалеченный
«внутренний ребенок» рассказчицы, конечно, бесконечно далек от
«играющего в шашки» мальчика, господина времени2, который и
есть наилучшее приближение к «самости», или Христу [Юнг,
2009, с. 59–97]. И пока не произошла интеграция «частичных душ»
в общее целое, «внутренний ребенок» только мешает жить своему
эго, привнося в него все ослабляющие качества детства – бессилие,
беспомощность, неуверенность, неосведомленность, – и будучи не
способным дотянуться до силы (unio mystica, обретение творче-
ской силы, власть над временем).

Рассказчица «я» в «Малине» наделена целым букетом «дет-
ских недостатков»: по-детски «нетерпелива» (ungeduldig, sehr
ungeduldig) [Bachmann, 1993, S. 140] и «смешна» (komisch) [Bach-
mann, 1993, S. 139], ставит «невозможные вопросы» (unmögliche
Fragen) [Bachmann, 1993, S. 139], то и дело ошибается, прячется за
свое незнание, постоянно извиняется, невразумительно изъясняется
и «по-дурацки» себя ведет [Bachmann, 1993, S. 143, 156, 149, 152].
Ее реплики и письма часто остаются незавершенными, повисают в
воздухе – словно внимание было внезапно отвлечено, а удержать
его произвольно она не в силах. Она избегает – не признает? – сво-
его имени: многочисленные экспрессивные и чуждые логике

1Ср. завершение второй главы, где «я» отделяет своего мучителя от фигуры
Отца и называет его Убийцей («Это не мой Отец. Это мой убийца» [Bachmann, 1993,
Bd.3, S. 235]) и последнюю фразу романа, завершающую третью главу после того, как
Малина остался один («Это было убийство» [Bachmann, 1993, Bd. 3, S. 337]).

2 «Время – это играющий мальчик, передвигающий шашки. Ребенку при-
надлежит господство» (Гераклит) (цит. по: [Бахтин, 1990, с. 219]).



Соколова Е.В.

180

письма подписывает как «Неизвестная» (Unbekannte), а сами
письма пестрят характерными для нее словами «заблуждение»,
«ошибка», «переделать» [Bachmann, 1993, S. 159, 151 et al.]. Как в
письмах, так и в речи, она выражает эмоции по-детски непосред-
ственно, погружаясь в них целиком, и потому легко оказывается в
их власти, уподобляясь ребенку, далекому как от «ребенка-
вечности» Гераклита, так и от третьей стадии развития человека,
по Ницше1, следующей за «верблюдом» и «львом»: «Дитя есть не-
винность и забвение, новое начало, игра, само по себе катящееся
колесо, первое движение, святое “да”».

Проваливаясь в травматические детские состояния, «я» теря-
ет способность видеть проекции «анимуса» – носителя глубинных
смыслов коллективного уровня (Юнг), проецировавшего свои не-
постижимые свойства на Ивана, пробуждая ее любовь. Теперь она
нуждается во «Взрослом» (по Берну, части эго) – фигуре, которая
вполне умещается в пределах индивидуальных и родовых слоев
психики и должна в том числе «следить за ребенком». «Взрос-
лым», причем именно в амбивалентном образе, близком «книжни-
ку» и как носителю традиционных знаний, и как новозаветному
противнику Христа (Дитя, «самости»), оказывается во второй и
особенно в третьей главах Малина. Тем самым он тоже «регресси-
рует», утрачивая универсальные свойства «анимуса», и вполне
умещается теперь в рамках гендерных стереотипов, где его и об-
наруживают исследователи (в т.ч. [Firges, 2008]).

«Малина расспрашивает обо всем», «Малине нужно все знать»
[Bachmann, 1993, S. 174], – сообщает «я» в начале второй главы. То и
другое, конечно, вписывается в задачу взрослого «следить за ребен-
ком». Но и в ответ закономерно пробуждается подростковый бунт со
следами былого детского восхищения: «Ты же умнее, ты всегда все
знаешь, меня даже тошнит иногда от твоего всезнания. А самого-то
тебя не тошнит, хотя бы иногда?» [Bachmann, 1993, S. 179] – интере-
суется «я», сопротивляясь его бесконечным рационализациям и од-
новременно восхищаясь его способностью их создавать2.

1См. фрагмент «О трех превращениях» в «Так говорил Заратустра» [Ницше,
1990, с. 20].

2Подобного же рода восхищение способностью «человеческого мужчи-
ны» все объяснять словами проявляют и другие героини Бахман: например,



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

181

Подобные эпизоды (с нарастающим сопротивлением «я»,
превращающимся в тягу к саморазрушению) повторяются в треть-
ей главе снова и снова. Постепенно Малина (как всякий взрослый)
устает и не может более оказывать эффективное педагогическое
воздействие на «отбившегося от рук» ребенка – «я». С его стороны
крепнет посыл: «Не хочешь – не надо». При этом страстная стран-
ность и логическая противоречивость истерических реплик «я» про-
должает усугубляться и достигает кульминации (подчеркиваемой
музыкальными образами, итальянскими темповыми обозначениями,
принятыми в партитурах) в последнем их разговоре:

«Я: Что-то, видимо, не задалось у приматов, самое позднее – у гоминидов.
Мужчина, женщина… странные слова, странная химера! Кто из нас двоих вы-
держит испытание с оценкой summa cum laude? Я – это было моим заблуждени-
ем. Может быть «я» – это предмет?

Малина: Нет.
Я: Но ведь оно есть – здесь и сегодня?
Малина: Да.
Я: У него есть история?
Малина: Уже нет.
Я: Можешь до него дотронуться?
Малина: Никогда.
Я: Но ты должен меня сохранить!
Малина: Должен ли? Как же мне за тебя взяться?
Я: (con fuoco) Я тебя ненавижу.
Малина: Ты со мной разговариваешь? Ты что-то сказала?
Я: (forte) Господин фон Малина, Ваша милость, ваше высокоблагородие!

(crescendo) Ваше великолепие и всемогущество, я Вас ненавижу! (fortissimo) Обме-
няй меня, я не против, давайте меняться, ваша честь! (tutto il clavicembalo) Я тебя
ненавижу! (perdende le forze, dolente) Пожалуйста, сбереги меня все-таки! Я никогда
не питала к тебе ненависти.

Малина: Я не верю ни единому твоему слову, я верю только всем твоим
словам в совокупности.

Я: (dolente) Не оставляй меня! (cantabile assai) Разве ты меня оставишь!
(senza pedale) Я собиралась рассказывать, но не буду. (mesto) Ты один мешаешь

Ундина – субъект повествования в более раннем рассказе «Ундина уходит»
(Undine geht, 1961).



Соколова Е.В.

182

мне в моем Воспоминании. (tempo guisto) Возьми себе все эти истории, из которых
сделали большую историю. Забери у меня их все»1 [Bachmann, 1993, S. 331–332].

Финал внутренней драмы понятен. Эго не достигает цельно-
сти: «взрослый» победил неудобного «внутреннего ребенка», вы-
теснил его, замуровал в стену. Но тем самым и перекрыл тот ис-
точник энергии, который питал неуемное творчество странного
тандема – тысячи писем, ворох безумных проектов, шквал хаоти-
ческих перемещений, ненужных движений и слов. Фонтан иссяк.
А новое рождение, надежду и право на которое обеспечивает, по
Бахтину, как раз «шут», «смеховой двойник» (свидетельствуя о
надлежащем избытке жизненной силы), состояться не может: силы
нет, источник иссяк.

Похоже, оставшийся в одиночестве Малина, причастный к
убийству проводник «виновного» символического порядка во
внутренний мир героини [Firges, 2008], тоже приговорен превра-
титься в тень (Тень?). Его шаги становятся все тише и тише, ста-
новятся «наитишайшими» [Bachmann, 1993, S. 332] и, наконец,
замирают вовсе, а значит, последняя фраза романа: «Это было
убийство», – констатирует исчезновение «обоих».

Роман «Малина» увидел свет в декабре 1971 г. Полтора года
спустя на сорок восьмом году жизни Ингеборг Бахман умерла в
одной из больниц Рима (в котором прожила больше десяти лет) от
последствий пожара в квартире, на фоне длительного злоупотребле-
ния сильными болеутоляющими препаратами – не почувствовала
огня…

Список литературы

Агамбен Дж. Пульчинелла, или Развлечения для детей / пер. с ит. М. Лепиловой. −
Москва : Носорог, 2021. –144 с.

Бахман И. Малина : роман / пер. с нем. и вступ. С. Шлапоберской. – Москва :
Аграф, 1998. – 368 с.

Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура Средневековья и
Ренессанса. – Москва : Художественная литература, 1990. – 540 с.

Берн Э. Люди, которые играют в игры. Психология человеческой судьбы / пер. с
англ. Л.Г. Ионина ; общ. ред. М.С. Мацковского. – Санкт-Петербург : Лениздат,
1992. – 247 с.

1Перевод С. Шлапоберской [Бахман, 1998, с. 356–357].

https://nosorog.media/book/pulchinella


Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

183

Бурдьё П. Социальное пространство: поля и практики / сост., общ. ред., пер. и
послесл. Н.А. Шматко. – Санкт-Петербург : Алетейя ; Москва : Институт экс-
периментальной социологии, 2005. – 576 с. – (Gallicinium). – URL:
https://gtmarket.ru/library/basis/3707/3708

Время сердца: переписка Ингеборг Бахман и Пауля Целана (с приложением пере-
писки между Паулем Целаном и Максом Фришем, а также между Ингеборг Бах-
ман и Жизелью Целан-Лестранж). – Москва : Ад Маргинем Пресс, 2016. – 416 с.

Ницше Ф. Так говорил Заратустра // Ницше Ф. Избранные произведения. – Москва :
Сирин, 1990. – Кн. 1 : Так говорил Заратустра. – С. 3–257.

Cоколова Е.В. Взаимосвязь «пола» и «языка» в творчестве Ингеборг Бахман и
Эльфриды Елинек. – Москва : ИНИОН РАН, 2012. – 127 с.

Соколова Е.В. Ингеборг Бахман и ее роман «Малина» (К 50-летию со дня смерти
писательницы) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Серия 7: Литературоведение. – 2023. – № 3. – С. 9–27.

Соколова Е.В. Творчество Ингеборг Бахман: понятия «язык» и «молчание» : дис. …
канд. филол. наук. – Москва, 2001. – 167 с.

Юнг К.Г. Эон / пер. с нем. М.А. Собуцкого. – Москва : АСТ, 2009. – 411 с.
Albrecht M. Die andere Seite: Untersuchungen zur Bedeutung von Werk und Person

Max Frisches in Ingeborg Bachmanns Todesarten. – Würzburg : Königshausen &
Neumann, 1989. – 373 S.

Albrecht M., Göttsche D. Nachwort // Bachmann I. Das Buch Franza. Das
“Todesarten”-Projekt in Einzelausgaben / hrsg. von M. Albrecht, D. Göttsche. –
München : Piper, 1998. – S. 248–262.

Bachmann-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung / hrsg. von M. Albrecht, D. Göttsche. –
Stuttgart : Metzler, 2013. – 330 S.

Bachmann I. Werke : in 4 Bde / hrsg. von Ch. Koschel, I. Weidenbaum, C. Münster. –
5 Aufl.– München : Piper, 1993. – Bd. 3. – 564 S.

Bachmann I. Wir müssen wahre Sätze finden. Gespräche und Interviews / hrsg. v.
Koschel Ch., und von Weidenbaum I. – München ; Zürich : Piper, 1983. – 164 S.

Firges J. Ingeborg Bachmann: Malina: die Zerstörung des weiblichen Ich. – Annweiler
am Triefels : Sonnenberg, 2008. – 160 S.

Hapkemeyer A. Die Funktion der Personennamen in Ingeborg Bachmanns später
Prosa // Literatur und Kritik. – 1984. – N 187 / 188. – S. 352–363.

Oberle M. Liebe als Sprache und Sprache als Liebe. Die sprachutopische Poetologie der
Liebeslyrik Ingeborg Bachmanns. – Frankfurt a.M. : P. Lang, 1990. – 309 S.

Pichl R. Ingeborg Bachmanns Privatbibliothek. Ihr Quellenwert für die Forschung //
Ingeborg Bachmann – Neue Beiträge zu ihrem Werk. Internationales Symposium
Münster 1991 / hrsg. von D. Göttsche, H. Ohl. – Würzburg : Königshausen &
Neumann, 1993. – S. 381–388.

Schmaus M. Die poetische Konstruktion des Selbst. Grenzgänge zwischen
Frühromantik und Moderne : Novalis, Bachmann, Christa Wolf, Foucault. –
Tübingen : Niemayer, 2000. – 416 S.

Schneider J. Die Kompositionsmethode Ingeborg Bachmanns. Erzählstil und Engagement
in Das dreißigste Jahr, Malina und Simultan. – Bielefeld : Aisthesis, 1999. – 512 S.

https://gtmarket.ru/library/basis/3707/3708


Соколова Е.В.

184

Summerfield E. Ingeborg Bachmann. Die Auflösung der Figur in ihrem Roman Malina. –
Bonn : Bouvier, 1976. – 122 S.

“Über die Zeit schreiben”: literatur-und kulturwissenschaftliche Essays zu Ingeborg
Bachmanns Todesarten-Projekt I / hrsg. von M. Albrecht, D. Göttsche. – Würzburg :
Königshausen & Neumann, 1998. – S. 161–202.

Weigel S. “Sie sagten sich Helles und Dunkles”: Ingeborg Bachmanns literarischer
Dialog mit Paul Celan // Text und Kritik. – München : Edizion text+kritik, 1979–. –
Heft 6 / Neufassung : Ingeborg Bachmann / hrsg. von H.L. Arnold. – 5. Aufl. – Mün-
chen : Edizion text+kritik, 1995. – S. 123–135.

References

Agamben, Dzh. (2021). Pulʼchinella, ili Razvlecheniia dlia detei. Moscow: Nosorog.
Bachmann, I. (1998). Malina. Moscow: Agraf, 1998.
Bakhtin, M.M. (1990). Tvorchestvo Fransua Rable i narodnaia kulʼtura srednevekovʼia

i Renessansa. Moscow: Khudozhestvennaia literatura.
Bern, E. (1992). Liudi, kotorye igraiut v igry. Psikhologiia chelovecheskoi sudʼby.

Sankt-Petersburg: Lenizdat.
Bourdie, P. (2005) Sotsialʼnoe prostranstvo: polia i praktiki. Saint Petersburg: Aleteiia;

Moscow: Institut eksperimentaľnoi sotsiologii.
Bachmann, I., Celan, P., Frisch, M., & Celan-Lestrange, G. (2016). Vremia serdtsa:

perepiska Ingeborg Bakhman i Paulia Tselana (s prilozheniem perepiski mezhdu
Paulem Tselanom i Maksom Frishem, a takzhe mezhdu Ingeborg Bakhman i Zhizeľiu
Tselan-Lestranzh). Moscow: Ad Marginem Press.

Nietzsche, F. (1990). Tak govoril Zaratustra. In F. Nietzsche, Izbrannye proizvedeniya
(Book 1: Tak govoril Zaratustra). Moscow: Sirin.

Sokolova, E.V. (2012). Vzaimosviazʼ “pola” i “iazyka” v tvorchestve Ingeborg Bakh-
man i Eľfridy Elinek. Moscow: INION RAN.

Sokolova, E.V. (2023). Ingeborg Bakhman i ee roman “Malina” (K 50-letiiu so dnia
smerti pisateľnitsy). Sotsiaľnye i gumanitarnye nauki. Otechestvennaia i za-
rubezhnaia literatura. Seriia 7: Literaturovedenie, (3), 9–27.

Sokolova, E.V. (2001). Tvorchestvo Ingeborg Bakhman: poniatiia “iazyk” i “molcha-
nie”. (Doctoral thesis, Maxim Gorky Institute of Literature and Creative Writing,
Russia). Available at https://viewer.rsl.ru/ru/rsl01000324383

Jung, C.G. (2009). Eon. Moscow: AST.
Albrecht, M. (1989). Die andere Seite: Untersuchungen zur Bedeutung von Werk und

Person Max Frisches in Ingeborg Bachmanns Todesarten. Würzburg: Königshausen
& Neumann.

Albrecht, M., & Göttsche, D. (1998). Nachwort. In I. Bachmann, Das Buch Franza.
Das “Todesarten”-Projekt in Einzelausgaben. München: Piper.

Albrecht, M., & Göttsche, D. (Eds.). (2013). Bachmann-Handbuch: Leben – Werk –
Wirkung. Stuttgart: Metzler.

Bachmann, I. (1993). Werke: in 4 Bde (Bd. 3). München: Piper.



Загадки центральной пары романа «Малина»
(50 лет со дня смерти Ингеборг Бахман)

185

Bachmann, I. (1983). Wir müssen wahre Sätze finden. Gespräche und Interviews. Mün-
chen; Zürich: Piper.

Firges, J. (2008). Ingeborg Bachmann: Malina: Die Zerstörung des weiblichen Ich.
Annweiler am Triefels: Sonnenberg.

Hapkemeyer, A. (1984). Die Funktion der Personennamen in Ingeborg Bachmanns
später Prosa. Literatur und Kritik, (187/188), 352–363.

Oberle, M. (1990). Liebe als Sprache und Sprache als Liebe. Die sprachutopische Poe-
tologie der Liebeslyrik Ingeborg Bachmanns. Frankfurt a. M.: P. Lang.

Pichl, R. (1993). Ingeborg Bachmanns Privatbibliothek. Ihr Quellenwert für die For-
schung. In D. Göttsche & H. Ohl (Eds.), Ingeborg Bachmann – Neue Beiträge zu ih-
rem Werk. Internationales Symposium Münster 1991 (pp. 381–388). Würzburg: Kö-
nigshausen & Neumann.

Schmaus, M. (2000). Die poetische Konstruktion des Selbst. Grenzgänge zwischen
Frühromantik und Moderne: Novalis, Bachmann, Christa Wolf, Foucault. Tübingen:
Niemayer.

Schneider, J. (1999). Die Kompositionsmethode Ingeborg Bachmanns. Erzählstil und
Engagement in Das dreißigste Jahr, Malina und Simultan. Bielefeld: Aisthesis.

Summerfield, E. (1976). Ingeborg Bachmann. Die Auflösung der Figur in ihrem Roman
Malina. Bonn: Bouvier.

Albrecht, M., & Göttsche, D. (Eds.). (1998). “Über die Zeit schreiben”: literatur- und
kulturwissenschaftliche Essays zu Ingeborg Bachmanns Todesarten-Projekt I. Würz-
burg: Königshausen & Neumann.

Weigel, S. (1995). “Sie sagten sich Helles und Dunkles”: Ingeborg Bachmanns literari-
scher Dialog mit Paul Celan. In H.L. Arnold (Ed.), Text und Kritik (Heft 6 / Neufas-
sung: Ingeborg Bachmann) (pp. 123–135).




